BAB |
PENDAHULUAN

1.1.Latar Belakang

Sebagai provinsi yang mempunyai lebih dari 5000 pondok pesantren® dan
1.169.256 santri, Jawa Timur jelas mempunyai karakteristik dan modal sosial
tersendiri dalam melakukan proses pembangunan. Secara sosio-historis, perjalanan
panjang pesantren setidaknya telah menunjukkan realitas tersebut, yakni pesantren
berperan sebagai lembaga pendidikan agama dan lembaga sosial kemasyarakatan
(Amin Haidari 2005).

Hal serupa juga diungkapkan oleh M.M Bilah (1985; 293). Baginya, pesantren
memiliki dua fungsi dasar dalam proses pembangunan nasional. Pertama, kemampuan
sebagai centre of excellence untuk penggemblengan bagi pemikir agama (religious
intellectual). fungsi ini memaksa pesantren untuk berkembang menjadi pusat studi
keagamaan dan kemasyarakatan. Kedua, pesantren berfungsi sebagai agent of
development yang menangani pembinaan pemimpin masyarakat (community leader)
yang menuntut pesaantren menjadi pionir dalam program-program pengembangan
masyarakat itu sendiri. Oleh karenanya, pada titik ini, pesantren telah menahbiskan diri

sebagai institusi pendidikan, dakwah sekaligus lembaga social.

Secara kultural, karakteristik masyarakat pesantren yang bercirikan patron-
Klien termasuk menjadi salah alasan mengapa mereka menjadi modal social
pembangunan. Pola hubungan patron-klien dalam pesantren, mengantarkan Kiai
menempati hirarkhi tertinggi dalam stratifikasi sosial di pesantren, sedangkan santri
sebagai klien yang selalu tergantung dengan patronase kiai. Perilaku kiai sehari-hari
tidak hanya dapat dimaknai sebagai aktifitas manusia semata-mata yang dapat salah
atau keliru, namun dapat bermakna sebagai implementasi dari “kepentingan suci”
agama yang termanifestasikan dalam kehidupan sehari-hari. Bentuk hubungan
semacam ini mampu membentuk terciptanya basis massa dengan militansi tinggi untuk
membela kepentingan pesantren, atau lebih sederhana dapat juga disebut membela

kepentingan Kiai.

! Data dari Bagian Perencanaan dan Data, Setditjen Pendidikan Islam, Kementerian Agama R.l 2008-
20009.



Clifford Geertz, dalam The Javanese Kijaji: the Changing roles of a cultural
broker (1960) menyebut kiai sebagai “makelar budaya” (cultural brokers). Hasil
obyektifikasi di Mojokuto Pare, Kediri Jawa Timur yang dilakukan Geertz ini
menganggap bahwa kiai bertindak menghubungkan pesantren dan budaya luar.
Sebagai “makelar”, ia berhak menyaring unsur budaya yang boleh masuk atau tidak.
Dalam keadaan demikian kiai akan kehilangan fungsinya sebagai perantara dalam arus
perubahan masyarakat yang berlangsung cepat. Kiai kehilangan perannya tersebut, lalu
hanya menjalankan posisi sekunder dan tak lagi kreatif.

Dalam konsep yang berbeda, Hiroko Horikoshi (1987) yang meneliti peran
ajengan di di Garut Jawa Barat mengembangkan konsep Geertz tersebut. Menurutnya,
kiai tidak lagi berpretensi dalam posisi makelar budaya, namun Horikoshi
menempatkan kiai sebagai enterpreuner yang dengan kreatif melakukan gerak
transformasi sosial. la menunjukkan bahwa kiai tidak berpretensi meredam gejolak
perubahan yang terjadi, melainkan dengan kreatif mempelopori perubahan sosial yang
terjadi. la bukan melakukan penyaringan informasi, tetapi menawarkan agenda

perubahan nyata yang relevan dengan dinamika dan kebutuhan masyarakat.

Seturut dengan pandangan tersebut, dalam konteks perjalanan demokrasi-
politik di Indonesia, beberapa ahli cukup gamblang secara kualitatif mendeskripsikan
peran pesantren dan santrinya dalam pergulatan proses demokrasitisasi. Diantaranya
adalah Martin Van Bruinessen dalam bukunya Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat
(2012) dan NU; Tradisi, Relasi-Kuasa, Pencarian Wacana Baru (1994). Bruinessen
dalam kedua karyanya tersebut menjelaskan bagaimana kaum pesantren melakukan
rekonstruksi wacana keagamaan dalam proses menyelesaikan problem social-agama,
ekonomi dan politik di tanah air pada tahun 1990an. Pula Andree Feillard dalam
karyanya NU Vis-a-Vis Negara (1999), Muhammad AS Hikam ‘Nahdlatul Ulama,
Civil Society dan Proyek Pencerahan’ (1999), Lukman Hakim dalam buku
‘Perlawanan Islam Kultural’ (2004), dan sebagainya.

Namun demikian, disisi lain realitas politik Indonesia juga menampilkan wajah
minor dalam memaknai peran komunitas pesantren. Bagi kebanyakan politisi baik
nasional maupun regional sering menjadikan kiai, keluarga pesantren, tokoh pesantren

dan santri sebagai lahan sasaran dalam membangun basis kepentingan politiknya. Pada



tiga periode pemilihan umum nasional tahun 1999, 2004 dan 2008, bukan partai-partai
politik berbasis ideologi Islam —seperti PPP- saja yang berebut pengaruh dikalangan
kiai dan pesantren, melainkan juga partai-partai politik berbasis nasionalis, seperti
Golkar dan PDIP. Dalam upaya meraup simpati dari kalangan komunitas Islam yang
menjadi pengikut setia kiai, kedua partai politik tersebut menempatkan beberapa kiai
dan tokoh pesantren pada jajaran pengurus teras partainya serta menempatkan mereka
pada posisi “calon jadi” dalam Pemilu. Bahkan dalam pemilu tahun 1992 dan 1997
sebelum bergulirnya reformasi, ada sekian banyak fakta yang menunjukkan kedekatan
tokoh pesantren pada partai yang tidak berazaskan Islam. Hal ini dapat dilihat dari
kedatangan Hardiyanti Rukmana (Mbak Tutut; baca) sebagai tokoh Golkar dan
Megawati sebagai tokoh PDIP ke kantong-kantong massa NU di Jawa Timur dengan
diantar Gus Dur yang menjadi Ketua Umum PBNU.

Bentuk perilaku politik seperti diatas, satu sisi memperluas akses politik
kalangan muslim tradisionalis dan sedikit banyak juga memberikan perluasan
pengaruh Islam pada berbagai kelompok politik, sebagaimana ditandai dengan
munculnya sayap Islam dalam PDIP. Disisi lain, situasi tersebut juga melahirkan
fragmentasi politik yang unik dikalangan umat Islam sendiri, berupa terulangnya
oportunisme politik di kalangan tokoh-tokoh politik Islam sebagaimana pengalaman
era 1950-an. Pergulatan politik antar tokoh Islam sendiri memperlihatkan kuatnya
oportunisme di kalangan politisi muslim. Perbedaan afiliasi politik menjadikan mereka

nyaris tidak pernah satu suara dalam menyikapi berbagai persoalan politik.

Pluralitas keislaman di Indoensia menjadikan setiap kelompok keagamaan
dalam Islam dapat dimanfaatkan sebagai basis pendukung tegaknya setiap kepentingan
politik. Hal ini ditandai dengan pesatnya pertumbuhan partai-partai politik Islam
secara kuantitatif untuk memperebutkan pengaruh pada lahan politik yang sama.
Keterwakilan umat Islam bukan lagi dalam kapasitas perbedaan platform ideologis
atau bermakna pembelaan kepentingan umat Islam. Dalam konteks ini, pragmatisme
politik praktis bahkan cenderung menjadi lebih menonjol dibanding pembelaan

kepentingan komunitas dan agama.

Di kalangan muslim tradisionalis seperti Nahdlatul Ulama, dimana kiai dan

tokoh pesantren menjadi pilar kultural utamanya, muncul beberapa partai politik yang



masing-masing mengklaim sebagai representasi politik komunitas ini. Masing-masing
juga berupaya menempatkan beberapa kiai dan tokoh pesantren sebagai motor
penggerak ataupun sekedar legitimasi.

Pada masa Orde Baru, posisi kiai dalam kancah politik nasional semakin
terpinggirkan, bahkan tidak jara ng dicurigai pemerintah, meskipun demikian para kiai
tetap eksis dengan perjuangan dan pilihan politiknya. Sebagai contoh dapat dilihat,
pada saat kampanye pemilu 1977, kiai Bisyri Syamsuri dengan kapasitasnya sebagai
kiai NU dan Ketua Majelis Pertimbangan Partai PPP, mengeluarkan “fatwa politik”,
bahwa setiap muslim diharuskan memilih PPP?. Sikap “radikal” Kiai Bisyri kembali
ditunjukkan pada Sidang Umum MPR tahun 1978 dengan melakukan walk out yang
kemudian diikuti oleh semua anggota DPR/MPR dari PPP, sebagai bentuk protes
terhadap pemerintah yang memberi tempat terhormat pada aliran kepercayaan. Dalam
perspektif teori politik, tindakan para kiai tersebut merupakan counters-hegemoni®.
Akibatnya, sejak periode Pemilu Pasca Orde Baru afiliasi politik para kiai dan tokoh
pesantren terpecah ke dalam beberapa partai NU. Perpecahan internal yang muncul
kemudian juga senantiasa dilegitimasi dengan dukungan dan restu sekelompok Kiai

tertentu.

Orientasi politik NU sebagai organisasi para kiai dari kalangan Islam
tradisionalis, termasuk dalam kelompok akomodisionis®. Meski demikian, dalam
berpolitik, sebagian kiai NU terkadang juga menempuh strategi politik militan,
tergantung dari kondisi yang dihadapi. Namun secara umum, pandangan politik kiai da
NU lebih bersifat akomodatif’. Sementara itu, dalam memperjuangkan dan
menegakkan nilai-nilai Islam, kiai NU menggunakan subtanstif daripada cara-cara
radikal dan konfrontatif. Pendekatan ini lebih menekankan terjadinya keselarasan dan
keharmonisan dalam mencapai kehidupan yang dicita-citakan. Sikap yang demikian

ini yang menyebabkan kiai dan NU, oleh sementara orang dituduh sebagai sikap

Z Faisal Ismail, Ideologi Hegemoni dan Otoritas Agama Wacana Ketegangan Kreatif Islam dan
Pancasila (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), him. 234

% van M Bryinessen, NU Tradisi Relasi-Relasi Kuasa; Pencarian Wacana Baru, (Yogyakarta:
LKiS, 1994), h. 105-106.

* Bakhtiar Effendi, Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di
Indoensia, (Jakarta: Paramadina, 1998) h. 42

® John Gregory Fealy, Ulama and Politic in Indoensa A History of Nahdlatul Ulama. A Desertation
Submitted for the Degree of Doctor Philosophy Departemen of History. (Monash University, 1998) h.
225



oportunis®.; yaitu sebuah motivasi utama politik kiai dan NU dalam merebut materi
dan status (kekuasaan). Hal ini dapat dilihat ketika di satu pihak NU bergabung dengan
golongan nasionalis untuk melawan Masyumi dan dukungannya terhadap kabinet
parlementer, namun pada saat yang sama juga mendukung untuk kembali pada UUD
1945’

Kecenderungan tersebut tampaknya juga terjadi pada arena politik lokal atau
daerah. Dalam kasus-kasus pemilihan kepala daerah, kiai dan tokoh pesantren banyak
terlibat dalam upaya membangun dukungan politik bagi calon-calon tertentu. Para
calon kepala daerah sendiri, bupati maupun gubernur, juga tak henti berupaya
melakukan hal yang sama sebagaimana dilakukan para politisi partai. Terbelahnya
dukungan politik kiai tak terhindarkan lagi dalam meloloskan calon tertentu dalam
proses Pilkada. Dalam hal ini kedekatan atau keberhasilan masing-masing calon
meraih dukungan kiai atau tokoh-tokoh pesantren menjadi penentu afiliasi dukungan,
yang mengakibatkan dukungan politik kiai terbelah kepada beberapa calon berbeda.

Kecenderungan tarik menarik dukungan kiai dan tokoh-tokoh pesantren
tersebut memperlihatkan bahkan nilai politik kiai di hadapan para politisi dalam upaya
mereka membangun basis dukungan atau pun sekedar legitimasi bagi kepentingan
politik masih cukup tinggi. Komunitas elite keagamaan ini masih dipercaya mampu
memberikan sumbangan signifikan bagi sukses tidaknya sebuah misi politik kelompok
politik maupun perorangan. Padahal terbelahnya afiliasi politik kiai pada politik
partisan tentunya menimbulkan persoalan berkenaan dengan sikap kaum santri yang

sebelumnya dikenal memiliki respektasi dan ketaatan tinggi pada Kiai.

Dalam realitas demikian itu, kiai berada dalam dua posisi yang kontradiktif®.
Sebagai elit politik, sesuai dengan paham sunni, kiai wajib mentaati pemerintah.
Sebagai elit agama, kiai mempunyai kewajiban untuk menegakkan nilai-nilai agama

dengan cara amar makruf nahi mungkar. Pada saat yang sama, Kiai sebagai

® \an Martin Bruinessen, NU Tradisi relasi-relasi Kuasa; Pencarian Wacana Baru (Yogyakarta:
LKiS, 1994).

" John Gregory Fealy, Ulama and Politic in Indonesia A History of Nahdlatul Ulama. A Desertation
Submitted for the Degree of Doctor Philosophy Departement of History. (Monash University, 1998), h.
189

& John Gregory Fealy, Ulama and Politic in Indoensia A History of Nahdlatul Ulama. A Desertation
Submitted for the Degree of Doctor Philosophy Departement of History. (Monash University, 1998), h.
277



interpreteter ajaran agama yang pandangan dan pemikirannya menjadi referensi.
Sebagai elite sosial, kiai menjadi panutan dan sekaligus pelindung masyarakat dari
tindakan kesewenang-wenangan pemerintah. Multi peran seperti inilah yang seringkali
menjadikan kiai bersikap serba salah dan dilematis. Peran dan tanggung jawab kiai
terhadap agama, Negara dan masyarakat secara bersamaan, tidak jarang menimbulkan
benturan kepentingan yang menjadikan pada posisi sulit.

Perbedaan afiliasi politik kiai juga bukan mustahil menimbulkan respon
beragam dari komunitas masyarakat yang sebelumnya menempatkan kiai sebagai
opinion leader ataupun referensi utama pengambilan keputusan yang harus ditaati.
Situasi ini potensial menjadikan kiai dalam konotasi dan lingkup pengaruh kulturalnya
yang khas, sebagaimana identifikasi Mastuhu, Zamakhsyari Dlofir ataupun
Bruinessen, berubah dari sebelumnya. Bahkan bukan mustahil sebagian kiai telah
kehilangan respektasinya karena perbedaan sikap politik. Apalagi sudah jamak
diketahui bahwa dalam beberapa kasus afiliasi politik kiai seringkali disertai dengan
fasilitas tertentu yang lebih banyak dinikmati kiai dan keluarganya, sementara manfaat

yang sama kurang dinikmati para pengikutnya.

Tema penelitian ini menjadi menarik diangkat mengingat beberapa indikator
keterlibatan kiai dan kalangan pesantren mulai nampak dalam pemilihan Gubernur
Provinsi Jawa Timur . Pula semenjak era reformasi bergulir, terjadi mobiltas sosial
kaum santri baik pada level pendidikan, politik, dan ekonomi yang memungkinkan
terjadinya perubahan pola partisipasi masyarakat pesantren dari masa-masa
sebelumnya. Lebih lanjut, diketahui bahwa provinsi Jawa Timur merupakan parameter
utama tradisi kultural pesantren dengan segala ciri khasnya. Nah, disinilah rasional

pentingnya penelitian ini dilakukan.

1.2. Perumusan Masalah
1. Bagaimana kecenderungan perilaku politik masyarakat pesantren dalam pemilihan
kepala daerah (gubernur) di Jawa Timur?
2. Apakah faktor-faktor yang menjadi motivasi untuk menentukan pilihan politik

santri dalam Pilgub Jawa Timur?



3.

Bagaimana pola konfigurasi perilaku politik santri dalam pemilihan gubernur Jawa

Timur?

1.3. Tujuan Penelitian

1.4.

1.5.

Penelitian ini bertujuan untuk :

a. Mengukur peran dan partisipasi politik masyarakat pesantren pada pemilihan kepala

daerah (gubernur).

memahami faktor-faktor yang menjadi motivasi untuk menentukan pilihan politik
santri dalam pilihan kepala daerah Jawa Timur.

Memetakan konfigurasi perilaku poltik masyarakat pesantren pada pemilihan
kepala daerah (gubernur) di Provinsi Jawa Timur

. Memetakan figur ideal pemimpin Provinsi Jawa Timur pada pemilihan pemilihan

kepala daerah (gubernur ) di Provinsi Jawa Timur

Manfaat Penelitian

Dampak hasil kajian ini dibagi menjadi dua bagian, yakni secara teorik dan praktis

Secara Teoritik

Hasil penelitian ini akan membantu menjelaskan signifikansi pergeseran posisi

kiai dan tokoh pesantren di tengah perubahan sosial dan politik masyarakat Islam

tradisional.

Secara Praktis

a. Penelitian ini akan membantu menjelaskan konfigurasi partisipasi politik
santri dalam pemilihan gubernur 2013.

b. Penelitian ini juga akan bermanfaat bagi Gubernur Jatim dalam menentukan

program pemberdayaan bagi kalangan santri dan model diseminasinya.

Hasil yang Diharapkan

Dari uraian diatas, penelitian ini diharapkan mendapatkan gambaran secara objektif

deskripsi peran dan partisipasi masyarakat pesantren dalam pemilihan Kepala Daerah

(gubenur) di Provinsi Jawa Timur serta pengaruh program pemberdayaan berbasis



pesantren pada pilihan politik masyarakat pesantren di pemilihan kepala daerah

(gubernur) Provinsi Jawa Timur.

1.6.Ruang Lingkup

Kegiatan yang akan dilakukan meliputi:

1.

Melakukan pemetaan pondok pesantren di Pasurauan, Lamongan dan Jombang
yang akan diteliti

Penentuan masyarakat pondok pesantren yang akan menjadi unit analisis dari
penelitian ini

Membuat indikator yang akan dijadikan acuhan konseptual dalam studi tenteng
perilaku masyarakat pesantren dalam Pilkada (gubernur) Jawa Timur

Melakukan survei lapangan dengan menyebarkan kuesioner

Melakukan analisis ilmiah terhadap partisipasi politik masyarakat pesantren di
Lamongan, Jombang dan Pasuruan

Melakukan intepretasi data yang sudah dikaji secara ilmiah



1.7.Kerangka Konsep

MASYARAKAT
PESANTREN:

Kiai, Ustadz,
Santri, Alumni

I

AKTIVITAS: Diskusi
Politik, Informasi
Politik, Sikap Politik
terkait dengan Pilkada
(Gubernur) Jawa Timur

|

TEMUAN :
Konfigurasi
Perilaku Politik
Masyarakat
Santri

A

v

v

PEMETAAN 8
PESANTREN &
PENENTUAN
UNIT ANALISIS

A 4

VERIFIKASI
DATA DI
LAPANGAN
OLEH
PENELITI




