
1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN  

 

1.1.Latar Belakang 

Sebagai provinsi yang mempunyai lebih dari 5000 pondok pesantren
1
  dan 

1.169.256 santri, Jawa Timur jelas mempunyai karakteristik dan modal sosial 

tersendiri dalam melakukan proses pembangunan. Secara sosio-historis, perjalanan 

panjang pesantren setidaknya telah menunjukkan realitas tersebut, yakni pesantren 

berperan sebagai lembaga pendidikan agama dan lembaga sosial kemasyarakatan 

(Amin Haidari 2005).  

Hal serupa juga diungkapkan oleh M.M Bilah (1985; 293).  Baginya, pesantren 

memiliki dua fungsi dasar dalam proses pembangunan nasional. Pertama, kemampuan 

sebagai centre of excellence untuk penggemblengan bagi pemikir agama (religious 

intellectual).  fungsi ini memaksa pesantren untuk berkembang menjadi pusat studi 

keagamaan dan kemasyarakatan. Kedua, pesantren  berfungsi sebagai agent of 

development yang menangani pembinaan pemimpin masyarakat (community leader) 

yang menuntut pesaantren menjadi pionir dalam program-program pengembangan 

masyarakat itu sendiri. Oleh karenanya, pada titik ini, pesantren telah menahbiskan diri 

sebagai institusi pendidikan, dakwah sekaligus lembaga social.  

Secara kultural, karakteristik masyarakat pesantren yang bercirikan patron-

klien termasuk menjadi salah alasan mengapa mereka menjadi modal social 

pembangunan. Pola hubungan patron-klien dalam pesantren, mengantarkan kiai 

menempati hirarkhi tertinggi dalam stratifikasi sosial di pesantren, sedangkan santri 

sebagai klien yang selalu tergantung dengan patronase kiai. Perilaku kiai sehari-hari 

tidak hanya dapat dimaknai sebagai aktifitas manusia semata-mata yang dapat salah 

atau keliru, namun dapat bermakna sebagai implementasi dari “kepentingan suci” 

agama yang termanifestasikan dalam kehidupan sehari-hari. Bentuk hubungan 

semacam ini mampu membentuk terciptanya basis massa dengan militansi tinggi untuk 

membela kepentingan pesantren, atau lebih sederhana dapat juga disebut membela 

kepentingan kiai.  

                                                             
1 Data dari Bagian Perencanaan dan Data, Setditjen Pendidikan Islam, Kementerian Agama R.I 2008-

2009.   



2 

 

Clifford Geertz, dalam The Javanese Kijaji: the Changing roles of a cultural 

broker (1960) menyebut kiai sebagai “makelar budaya” (cultural brokers). Hasil 

obyektifikasi di Mojokuto Pare, Kediri Jawa Timur yang dilakukan Geertz ini 

menganggap bahwa kiai bertindak menghubungkan pesantren dan budaya luar. 

Sebagai “makelar”, ia berhak menyaring unsur budaya yang boleh masuk atau tidak. 

Dalam keadaan demikian kiai akan kehilangan fungsinya sebagai perantara dalam arus 

perubahan masyarakat yang berlangsung cepat. Kiai kehilangan perannya tersebut, lalu 

hanya menjalankan posisi sekunder dan tak lagi kreatif. 

Dalam konsep yang berbeda, Hiroko Horikoshi (1987) yang meneliti peran 

ajengan di di Garut Jawa Barat mengembangkan konsep Geertz tersebut. Menurutnya, 

kiai tidak lagi berpretensi dalam posisi makelar budaya, namun Horikoshi 

menempatkan kiai sebagai enterpreuner yang dengan kreatif melakukan gerak 

transformasi sosial. Ia menunjukkan bahwa kiai tidak berpretensi meredam gejolak 

perubahan yang terjadi, melainkan dengan kreatif mempelopori perubahan sosial yang 

terjadi. Ia bukan melakukan penyaringan informasi, tetapi menawarkan agenda 

perubahan nyata yang relevan dengan dinamika dan kebutuhan masyarakat.  

Seturut dengan pandangan tersebut, dalam konteks perjalanan demokrasi-

politik di Indonesia, beberapa ahli cukup gamblang secara kualitatif mendeskripsikan 

peran pesantren dan santrinya dalam pergulatan proses demokrasitisasi. Diantaranya 

adalah Martin Van Bruinessen dalam bukunya Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat 

(2012) dan NU; Tradisi, Relasi-Kuasa, Pencarian Wacana Baru  (1994). Bruinessen 

dalam kedua karyanya tersebut menjelaskan bagaimana kaum pesantren melakukan 

rekonstruksi wacana keagamaan dalam proses menyelesaikan problem social-agama, 

ekonomi dan politik di tanah air pada tahun 1990an. Pula Andree Feillard dalam 

karyanya NU Vis-a-Vis Negara (1999), Muhammad AS Hikam ‘Nahdlatul Ulama, 

Civil Society dan Proyek Pencerahan’ (1999), Lukman Hakim dalam buku 

‘Perlawanan Islam Kultural’ (2004), dan sebagainya. 

Namun demikian, disisi lain realitas politik Indonesia juga menampilkan wajah 

minor dalam memaknai peran komunitas pesantren. Bagi kebanyakan politisi baik 

nasional maupun regional sering menjadikan  kiai, keluarga pesantren, tokoh pesantren 

dan santri sebagai lahan sasaran dalam membangun basis kepentingan politiknya. Pada 



3 

 

tiga periode pemilihan umum nasional tahun 1999, 2004 dan 2008, bukan partai-partai 

politik berbasis ideologi Islam –seperti PPP- saja yang berebut pengaruh dikalangan 

kiai dan pesantren, melainkan juga partai-partai politik berbasis nasionalis, seperti 

Golkar dan PDIP. Dalam upaya meraup simpati dari kalangan komunitas Islam yang 

menjadi pengikut setia kiai, kedua partai politik tersebut menempatkan beberapa kiai 

dan tokoh pesantren pada jajaran pengurus teras partainya serta menempatkan mereka 

pada posisi “calon jadi” dalam Pemilu. Bahkan dalam pemilu tahun 1992 dan 1997 

sebelum bergulirnya reformasi, ada sekian banyak fakta yang menunjukkan kedekatan 

tokoh pesantren pada partai yang tidak berazaskan Islam. Hal ini dapat dilihat dari 

kedatangan Hardiyanti Rukmana (Mbak Tutut; baca) sebagai tokoh Golkar dan 

Megawati sebagai tokoh PDIP ke kantong-kantong massa NU di Jawa Timur dengan 

diantar Gus Dur yang menjadi Ketua Umum PBNU. 

Bentuk perilaku politik seperti diatas, satu sisi memperluas akses politik 

kalangan muslim tradisionalis dan sedikit banyak juga memberikan perluasan 

pengaruh Islam pada berbagai kelompok politik, sebagaimana ditandai dengan 

munculnya sayap Islam dalam PDIP. Disisi lain, situasi tersebut juga melahirkan 

fragmentasi politik yang unik dikalangan umat Islam sendiri, berupa terulangnya 

oportunisme politik di kalangan tokoh-tokoh politik Islam sebagaimana pengalaman 

era 1950-an. Pergulatan politik antar tokoh Islam sendiri memperlihatkan kuatnya 

oportunisme di kalangan politisi muslim. Perbedaan afiliasi politik menjadikan mereka 

nyaris tidak pernah satu suara dalam menyikapi berbagai persoalan politik. 

Pluralitas keislaman di Indoensia menjadikan setiap kelompok keagamaan 

dalam Islam dapat dimanfaatkan sebagai basis pendukung tegaknya setiap kepentingan 

politik. Hal ini ditandai dengan pesatnya pertumbuhan partai-partai politik Islam 

secara kuantitatif untuk memperebutkan pengaruh pada lahan politik yang sama. 

Keterwakilan umat Islam bukan lagi dalam kapasitas perbedaan platform ideologis 

atau bermakna pembelaan kepentingan umat Islam. Dalam konteks ini, pragmatisme 

politik praktis bahkan cenderung menjadi lebih menonjol dibanding pembelaan 

kepentingan komunitas dan agama. 

Di kalangan muslim tradisionalis seperti Nahdlatul Ulama, dimana kiai dan 

tokoh pesantren menjadi pilar kultural utamanya, muncul beberapa partai politik yang 



4 

 

masing-masing mengklaim sebagai representasi politik komunitas ini. Masing-masing 

juga berupaya menempatkan beberapa kiai dan tokoh pesantren sebagai motor 

penggerak ataupun sekedar legitimasi. 

Pada masa Orde Baru, posisi kiai dalam kancah politik nasional semakin 

terpinggirkan, bahkan tidak jara ng dicurigai pemerintah, meskipun demikian para kiai 

tetap eksis dengan perjuangan dan pilihan politiknya. Sebagai contoh dapat dilihat, 

pada saat kampanye pemilu 1977, kiai Bisyri Syamsuri dengan kapasitasnya sebagai 

kiai NU dan Ketua Majelis Pertimbangan Partai PPP, mengeluarkan “fatwa politik”, 

bahwa setiap muslim diharuskan memilih PPP
2
. Sikap “radikal” Kiai Bisyri kembali 

ditunjukkan pada Sidang Umum MPR tahun 1978 dengan melakukan walk out yang 

kemudian diikuti oleh semua anggota DPR/MPR dari PPP, sebagai bentuk protes 

terhadap pemerintah yang memberi tempat terhormat pada aliran kepercayaan. Dalam 

perspektif teori politik, tindakan para kiai tersebut merupakan counters-hegemoni
3
. 

Akibatnya, sejak periode Pemilu Pasca Orde Baru afiliasi politik para kiai dan tokoh 

pesantren terpecah ke dalam beberapa partai NU. Perpecahan internal yang muncul 

kemudian juga senantiasa dilegitimasi dengan dukungan dan restu sekelompok kiai 

tertentu. 

Orientasi politik NU sebagai organisasi para kiai dari kalangan Islam 

tradisionalis, termasuk dalam kelompok akomodisionis
4
. Meski demikian, dalam 

berpolitik, sebagian kiai NU terkadang juga menempuh strategi politik militan, 

tergantung dari kondisi yang dihadapi. Namun secara umum, pandangan politik kiai da 

NU lebih bersifat akomodatif
5
. Sementara itu, dalam memperjuangkan dan 

menegakkan nilai-nilai Islam, kiai NU menggunakan subtanstif daripada cara-cara 

radikal dan konfrontatif. Pendekatan ini lebih menekankan terjadinya keselarasan dan 

keharmonisan dalam mencapai kehidupan yang dicita-citakan. Sikap yang demikian 

ini yang menyebabkan kiai dan NU, oleh sementara orang dituduh sebagai sikap 

                                                             
2 Faisal Ismail, Ideologi Hegemoni dan Otoritas Agama Wacana Ketegangan Kreatif Islam dan 

Pancasila (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), hlm. 234 
3 Van Martin Bruinessen, NU Tradisi Relasi-Relasi Kuasa; Pencarian Wacana Baru, (Yogyakarta: 

LKiS, 1994), h. 105-106. 
4 Bakhtiar Effendi, Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di 

Indoensia, (Jakarta: Paramadina, 1998) h. 42 
5 John Gregory Fealy, Ulama and Politic in Indoensa A History of Nahdlatul Ulama. A Desertation 

Submitted for the Degree of Doctor Philosophy Departemen of History. (Monash University, 1998) h. 

225 



5 

 

oportunis
6
.; yaitu sebuah motivasi utama politik kiai dan NU dalam merebut materi 

dan status (kekuasaan). Hal ini dapat dilihat ketika di satu pihak NU bergabung dengan 

golongan nasionalis untuk melawan Masyumi dan dukungannya terhadap kabinet 

parlementer, namun pada saat yang sama juga mendukung untuk kembali pada UUD 

1945
7
. 

Kecenderungan tersebut tampaknya juga terjadi pada arena politik lokal atau 

daerah. Dalam kasus-kasus pemilihan kepala daerah, kiai dan tokoh pesantren banyak 

terlibat dalam upaya membangun dukungan politik bagi calon-calon tertentu. Para 

calon kepala daerah sendiri, bupati maupun gubernur, juga tak henti berupaya 

melakukan hal yang sama sebagaimana dilakukan para politisi partai. Terbelahnya 

dukungan politik kiai tak terhindarkan lagi dalam meloloskan calon tertentu dalam 

proses Pilkada. Dalam hal ini kedekatan atau keberhasilan masing-masing calon 

meraih dukungan kiai atau tokoh-tokoh pesantren menjadi penentu afiliasi dukungan, 

yang mengakibatkan dukungan politik kiai terbelah kepada beberapa calon berbeda.  

Kecenderungan tarik menarik dukungan kiai dan tokoh-tokoh pesantren 

tersebut memperlihatkan bahkan nilai politik kiai di hadapan para politisi dalam upaya 

mereka membangun basis dukungan atau pun sekedar legitimasi bagi kepentingan 

politik masih cukup tinggi. Komunitas elite keagamaan ini masih dipercaya mampu 

memberikan sumbangan signifikan bagi sukses tidaknya sebuah misi politik kelompok 

politik maupun perorangan. Padahal terbelahnya afiliasi politik kiai pada politik 

partisan tentunya menimbulkan persoalan berkenaan dengan sikap kaum santri yang 

sebelumnya dikenal memiliki respektasi dan ketaatan tinggi pada kiai. 

Dalam realitas demikian itu, kiai berada dalam dua posisi yang kontradiktif
8
. 

Sebagai elit politik, sesuai dengan paham sunni, kiai wajib mentaati pemerintah. 

Sebagai elit agama, kiai mempunyai kewajiban untuk menegakkan nilai-nilai agama 

dengan cara amar makruf nahi mungkar. Pada saat yang sama, kiai sebagai 

                                                             
6 Van Martin Bruinessen, NU Tradisi relasi-relasi Kuasa; Pencarian Wacana Baru (Yogyakarta: 

LKiS, 1994). 
7 John Gregory Fealy, Ulama and Politic in Indonesia A History of Nahdlatul Ulama. A Desertation 

Submitted for the Degree of Doctor Philosophy Departement of History. (Monash University, 1998), h. 
189 

8 John Gregory Fealy, Ulama and Politic in Indoensia A History of Nahdlatul Ulama. A Desertation 

Submitted for the Degree of Doctor Philosophy Departement of History. (Monash University, 1998), h. 

277 



6 

 

interpreteter ajaran agama yang pandangan dan pemikirannya menjadi referensi. 

Sebagai elite sosial, kiai menjadi panutan dan sekaligus pelindung masyarakat dari 

tindakan kesewenang-wenangan pemerintah. Multi peran seperti inilah yang seringkali 

menjadikan kiai bersikap serba salah dan dilematis. Peran dan tanggung jawab kiai 

terhadap agama, Negara dan masyarakat secara bersamaan, tidak jarang menimbulkan 

benturan kepentingan yang menjadikan pada posisi sulit.  

Perbedaan afiliasi politik kiai juga bukan mustahil menimbulkan respon 

beragam dari komunitas masyarakat yang sebelumnya menempatkan kiai sebagai 

opinion leader ataupun referensi utama pengambilan keputusan yang harus ditaati. 

Situasi ini potensial menjadikan kiai dalam konotasi dan lingkup pengaruh kulturalnya 

yang khas, sebagaimana identifikasi Mastuhu, Zamakhsyari Dlofir ataupun 

Bruinessen, berubah dari sebelumnya. Bahkan bukan mustahil sebagian kiai telah 

kehilangan respektasinya karena perbedaan sikap politik. Apalagi sudah jamak 

diketahui bahwa dalam beberapa kasus afiliasi politik kiai seringkali disertai dengan 

fasilitas tertentu yang lebih banyak dinikmati kiai dan keluarganya, sementara manfaat 

yang sama kurang dinikmati para pengikutnya. 

Tema penelitian ini menjadi menarik diangkat mengingat beberapa indikator 

keterlibatan kiai dan kalangan pesantren mulai nampak dalam pemilihan Gubernur 

Provinsi Jawa Timur . Pula  semenjak era reformasi bergulir, terjadi mobiltas sosial 

kaum santri baik pada level pendidikan, politik, dan ekonomi  yang memungkinkan  

terjadinya perubahan pola partisipasi masyarakat pesantren dari masa-masa 

sebelumnya. Lebih lanjut, diketahui bahwa provinsi Jawa Timur merupakan parameter 

utama tradisi kultural pesantren dengan segala ciri khasnya. Nah, disinilah rasional 

pentingnya penelitian ini dilakukan.  

 

1.2. Perumusan Masalah 

1. Bagaimana kecenderungan perilaku politik masyarakat pesantren dalam pemilihan 

kepala daerah (gubernur) di Jawa Timur? 

2. Apakah faktor-faktor yang menjadi motivasi untuk menentukan pilihan politik 

santri dalam Pilgub Jawa Timur? 



7 

 

3. Bagaimana pola konfigurasi perilaku politik santri dalam pemilihan gubernur Jawa 

Timur? 

 

 

 

 

1.3. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk : 

a. Mengukur peran dan partisipasi politik masyarakat pesantren pada pemilihan kepala 

daerah (gubernur). 

b. memahami faktor-faktor yang menjadi motivasi untuk menentukan pilihan politik 

santri dalam pilihan kepala daerah Jawa Timur.  

c. Memetakan konfigurasi perilaku poltik masyarakat pesantren pada pemilihan 

kepala daerah (gubernur) di Provinsi Jawa Timur 

d. Memetakan figur ideal pemimpin Provinsi Jawa Timur pada pemilihan pemilihan 

kepala daerah (gubernur ) di Provinsi Jawa Timur 

 

1.4. Manfaat Penelitian 

Dampak hasil kajian ini dibagi menjadi dua bagian, yakni secara teorik dan praktis 

 Secara Teoritik  

Hasil penelitian ini akan membantu menjelaskan signifikansi pergeseran posisi 

kiai dan tokoh pesantren di tengah perubahan sosial dan politik masyarakat Islam 

tradisional. 

 Secara Praktis  

a. Penelitian ini akan membantu menjelaskan konfigurasi partisipasi politik 

santri dalam pemilihan gubernur 2013. 

b. Penelitian ini juga akan bermanfaat bagi Gubernur Jatim dalam menentukan 

program pemberdayaan bagi kalangan santri dan model diseminasinya. 

 

1.5. Hasil yang Diharapkan 

Dari uraian diatas, penelitian ini diharapkan mendapatkan gambaran secara objektif 

deskripsi peran dan partisipasi masyarakat pesantren dalam pemilihan Kepala Daerah 

(gubenur) di Provinsi Jawa Timur  serta pengaruh program pemberdayaan berbasis 



8 

 

pesantren pada pilihan politik masyarakat pesantren di pemilihan kepala daerah 

(gubernur) Provinsi Jawa Timur. 

 

1.6.Ruang Lingkup 

Kegiatan yang akan dilakukan meliputi: 

1. Melakukan pemetaan pondok pesantren di Pasurauan, Lamongan dan Jombang 

yang akan diteliti 

2. Penentuan masyarakat pondok pesantren yang akan menjadi unit analisis dari 

penelitian ini 

3. Membuat indikator yang akan dijadikan acuhan konseptual dalam studi tenteng 

perilaku masyarakat pesantren dalam Pilkada (gubernur) Jawa Timur 

4. Melakukan survei lapangan dengan menyebarkan kuesioner 

5. Melakukan analisis ilmiah terhadap partisipasi politik masyarakat pesantren di 

Lamongan, Jombang dan Pasuruan 

6. Melakukan intepretasi data yang sudah dikaji secara ilmiah 

 

 

 

  



9 

 

1.7.Kerangka Konsep 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

MASYARAKAT 

PESANTREN: 

Kiai, Ustadz, 

Santri, Alumni 

AKTIVITAS: Diskusi 

Politik, Informasi 

Politik, Sikap Politik 

terkait dengan Pilkada 

(Gubernur) Jawa Timur 

TEMUAN : 

Konfigurasi 

Perilaku Politik 

Masyarakat 

Santri 

PEMETAAN 8 

PESANTREN & 

PENENTUAN 

UNIT ANALISIS 

VERIFIKASI 

DATA DI 

LAPANGAN 

OLEH 

PENELITI 


